
Roteiro elaborado pela Igreja Cristã Klema como material de apoio para o funcionamento da igreja “de casa em casa”. 
www.igrejacristaklema.com.br/de-casa-em-casa 

“E levantou-se aquela mesma noite, e tomou as suas duas mulheres, e as suas duas servas, e 
os seus onze filhos, e passou o vau de Jaboque. E tomou-os e fê-los passar o ribeiro; e fez 

passar tudo o que tinha. Jacó, porém, ficou só; e lutou com ele um homem, até que a alva 
subiu. E vendo este que não prevalecia contra ele, tocou a juntura de sua coxa, e se deslocou a 
juntura da coxa de Jacó, lutando com ele. E disse: Deixa-me ir, porque já a alva subiu. Porém 

ele disse: Não te deixarei ir, se não me abençoares. E disse-lhe: Qual é o teu nome? E ele 
disse: Jacó. Então disse: Não te chamarás mais Jacó, mas Israel; pois como príncipe lutaste 

com Deus e com os homens, e prevaleceste.” (Gênesis 32:22-28) 
 

Na iminência de reencontrar seu irmão Esaú após tantos anos, Jacó estava 
apreensivo. Já tinha enviado previamente mensageiros, para comunicar suas boas 
intenções e levar presentes. Contudo, voltar para a terra de onde saíra após roubar 
a primogenitura do irmão não era uma situação confortável. Seu coração estava 
aflito não só porque iria rever o irmão, mas porque iria encontrar-se consigo 
mesmo novamente. 

Jacó tinha saído de sua terra ameaçado de morte, sem nada e sem 
ninguém. Agora voltava com uma multidão. Família, riquezas e servos. Tudo isso, 
entretanto, não representava aquilo que Jacó era. Jacó atravessou tudo o que tinha 
pela parte rasa do rio Jaboque. Ele próprio não atravessou e ficou só. Quando 
precisamos resolver aquilo que somos, o barulho daquilo que temos só atrapalha. 

Sozinho, Jacó teve um encontro com Deus e consigo mesmo. Sozinho, 
lutou para ser abençoado. Uma benção diferente, transformadora, definitiva. A 
pergunta ressoou: - Como te chamas? Ao que respondeu: - Jacó (que significa 
“aquele que pega pelo calcanhar”, “enganador”, “usurpador”). Nessa resposta 
Jacó enxergou-se inteiramente. Naquele mesmo local, solitário, Jacó recebeu um 
novo nome: Israel (que significa "príncipe poderoso que luta e prevalece", 
"soldado de Deus" ou "aquele que governa com o Todo-Poderoso"). 

Solitude não é solidão. Solidão é sentir-se só. Solitude é saber estar só, 
com propósito. Solidão traz medo. Solitude traz descanso (Mt 11:29).  

A solidão nos impulsiona para o barulho e para as multidões. As palavras 
ficam ocas e mesmo assim nunca as silenciamos. Preferimos fugir do medo da 
solidão abrindo as comportas da confusão. Mas há outro caminho. Cultivar a 
solitude nos livra do barulho e do medo. A solidão é vazia. A solitude é plena de 
realização interior.  

A solitude não é um lugar; é um estado interior. Pode-se viver em uma 
caverna sem experimentar solitude. Semelhantemente, pode-se andar numa rua 



Roteiro elaborado pela Igreja Cristã Klema como material de apoio para o funcionamento da igreja “de casa em casa”. 
www.igrejacristaklema.com.br/de-casa-em-casa 

lotada encontrando calma em um profundo silêncio interior. Isso não significa que 
a solitude não seja muitas vezes “treinada” ou exercida exteriormente e, assim, 
praticada como disciplina. Jesus tinha o hábito de buscar “lugares solitários'' (Mt 
4:1; Lc 6:12; Mt 14:13,23; Mc 1:35; Mc 6:31; Lc 5:16; Mt 17:1; Mt 26:36). 

A solitude tem duas vertentes: o “estar calado” e o “estar só”. 
Observemos esses pontos mais de perto: 

 

SOLITUDE E SILÊNCIO. Exercitar o ato de ouvir a Deus com silêncio interior é a 
essência da solitude. Alguns optam por praticar a solitude se afastando e se 
calando por dias. O silêncio interior vai além, e suas consequências nos ensinam a 
ter “controle” da língua (Tg 3:1-12). “É mais fácil estar totalmente em silêncio que falar 
com moderação” (Thomas de Kempis). O silêncio interior nos ensina a agir no 
tempo certo (Ec 3:7), a falar quando preciso e a calar quando necessário (Pv 25:11). 

No silêncio aprendemos a calar devocionalmente. Na solitude 
aprendemos a entender a leveza e a profundidade do Espírito que nos faz ou 
“calar” ou “falar”. Muita coisa desnecessária fica por se dizer, mas o que há de 
essencial e útil pode ser dito em poucas palavras. 

 

SOLITUDE E COMUNHÃO. Muitos veem um antagonismo entre solitude e 
comunhão. Não há. A solitude aumenta nossa sensibilidade e compaixão pelos 
outros. Calando nosso clamor interno por autojustificação, a solitude desenvolve 
novas atenção e responsividade para com as necessidades alheias. 

Junto a outras disciplinas espirituais, a solitude nos faz encarar nossa 
verdadeira face. Coisas que nunca conheceríamos de nós “no coletivo” só 
percebemos numa viagem solitária e silenciosa. Porém, a prática da solitude não 
significa a condenação do “estarmos juntos”. Somos seres, ao mesmo tempo, 
profundos e relacionais. Precisamos encontrar o equilíbrio. 

Se nos sentimos extremamente desconfortáveis ao estarmos sozinhos, 
talvez estejamos viciados na multidão. Praticar a solitude nos afastará do medo da 
solidão. Se não conseguimos compartilhar em grupo, talvez estejamos 
desenvolvendo prepotência e intolerância. A solitude suavizará nossas relações. À 
semelhança de Jesus devemos nos afastar das pessoas para estarmos 
verdadeiramente presentes quando estivermos com elas. 

“É na profunda solitude que encontro afabilidade com a qual posso 
verdadeiramente amar meus irmãos. Quanto mais solitário estou, tanto mais afeição sinto 
por eles. (...) Solitude e silêncio me ensinaram a amar meus irmãos pelo que eles são e não 
pelo que dizem” (Thomas Merton). 

Ressaltamos que cristãos que não lidam bem com a solidão costumam 
preencher seus dias com excessos de pessoas e de atividades (por vezes mesmo 
com atividades eclesiásticas), alimentando uma geração de fujões. Como “Jacós” 
que “têm muito” mas que “são pouco”, por fugirem das suas lutas com Deus.  



Roteiro elaborado pela Igreja Cristã Klema como material de apoio para o funcionamento da igreja “de casa em casa”. 
www.igrejacristaklema.com.br/de-casa-em-casa 

 

PRÁTICA. Aqui se apresentam breves sugestões: 
1) Pratique a solitude honestamente, sem subterfúgios piedosos e 
conceituais como “solitude do coração”. É preciso ir além da teoria (Tg 
1:23-25); 
2) Aproveite as pequenas solitudes como nas primeiras horas do dia, 
finais de tarde e madrugadas. Pratique no trânsito, na xícara de café, nas 
salas de espera, nas filas e nas caminhadas (Sl 27:4); 
3) Ao ver algo que lhe encanta, cale a sua alma. Contemple, aproveite e 
curta sozinho(a). E faça isso antes mesmo de orar, comentar, fotografar ou 
postar nas redes (Ec 5:1-3); 
4) Eleja lugares tranquilos em sua casa e arredores para praticar o silêncio 
e a solitude (At 10:9); 
5) Desconecte-se vez por outra, avise aos mais próximos e vá para a 
“caverna” (Mt 14:13); 
6) Observe-se! Naturalmente entramos em colisão com a solitude sempre 
que assumimos o recorrente padrão frenético de busca por nos 
explicarmos e nos justificarmos (Sl 42:5); 
7) Faça retiros ocasionais, a sós, para reorientar em Deus os seus 
pensamentos, sentimentos e direção de vida. Perceba quando a multidão 
atrapalha (Gl 1:15-18). 

 

Por fim, lembramos que encontros conosco mesmos e com Deus nem 
sempre são digeridos facilmente por nossa alma (não é à toa que ela foge disso). 
Somos treinados a responder emocionalmente a tudo que nos cerca e a ajustar 
experiências em previsíveis “caixinhas emocionais”. Não será incomum que Deus 
trate em nós alguma coisa que causará certa perplexidade, desconforto ou dor por 
algum tempo. Talvez, como Jacó, um momento de solitude deixe marcas para o 
resto da vida, mudando para sempre a nossa história (Gn 32:29-32). 
 

Quais as bagagens que carregamos e que nos dificultam estarmos à sós e 
“de cara lavada” diante de Deus e de nós mesmos? Em profunda solitude, estamos 
sozinhos? Quais as razões que nos impelem a fugir dos momentos de solitude? 
Qual a importância do silêncio para conseguirmos alcançar a solitude? 

 

Vamos colocar nossos medos, inseguranças e dificuldades sobre a mesa e 
orarmos uns pelos outros para que Deus lance fora todo o medo de estarmos em 
solitude, frente a frente com nós mesmos e diante de Deus.  


