
SÓ



Na iminência de reencontrar seu irmão Esaú após tantos
anos, Jacó estava apreensivo. Já tinha enviado
previamente mensageiros, para comunicar suas boas
intenções e levar presentes. Contudo, voltar para a terra
de onde saíra após roubar a primogenitura do irmão não
era uma situação confortável. Seu coração estava aflito
não só porque iria rever o irmão, mas porque iria
encontrar-se consigo mesmo novamente.

Jacó tinha saído de sua terra ameaçado de morte, sem
nada e sem ninguém. Agora voltava com uma multidão.
Família, riquezas e servos. Tudo isso, entretanto, não
representava aquilo que Jacó era. Jacó atravessou tudo o
que tinha pela parte rasa do rio Jaboque. Ele próprio não
atravessou e ficou só. Quando precisamos resolver aquilo
que somos, o barulho daquilo que temos só atrapalha.

Sozinho, Jacó teve um encontro com Deus e consigo
mesmo. Sozinho, lutou para ser abençoado. Uma benção
diferente, transformadora, definitiva. A pergunta ressoou:
- Como te chamas? Ao que respondeu: - Jacó (que significa
“aquele que pega pelo calcanhar”, “enganador”,
“usurpador”). Nessa resposta Jacó enxergou-se
inteiramente. Naquele mesmo local, solitário, Jacó
recebeu um novo nome: Israel (que significa "príncipe
poderoso que luta e prevalece", "soldado de Deus" ou
"aquele que governa com o Todo-Poderoso").

SÓ
 “E levantou-se aquela mesma noite, e tomou as suas
duas mulheres, e as suas duas servas, e os seus onze

filhos, e passou o vau de Jaboque. E tomou-os e fê-los
passar o ribeiro; e fez passar tudo o que tinha. Jacó,

porém, ficou só; e lutou com ele um homem, até que a
alva subiu. E vendo este que não prevalecia contra ele,
tocou a juntura de sua coxa, e se deslocou a juntura da

coxa de Jacó, lutando com ele. E disse: Deixa-me ir,
porque já a alva subiu. Porém ele disse: Não te deixarei ir,
se não me abençoares. E disse-lhe: Qual é o teu nome? E
ele disse: Jacó. Então disse: Não te chamarás mais Jacó,
mas Israel; pois como príncipe lutaste com Deus e com

os homens, e prevaleceste.” (Gênesis 32:22-28)



Solitude não é solidão. Solidão é sentir-se só. Solitude é
saber estar só, com propósito. Solidão traz medo. Solitude
traz descanso (Mt 11:29). 

A solidão nos impulsiona para o barulho e para as
multidões. As palavras ficam ocas e mesmo assim nunca
as silenciamos. Preferimos fugir do medo da solidão
abrindo as comportas da confusão. Mas há outro
caminho. Cultivar a solitude nos livra do barulho e do
medo. A solidão é vazia. A solitude é plena de realização
interior. 

A solitude não é um lugar; é um estado interior. Pode-se
viver em uma caverna sem experimentar solitude.
Semelhantemente, pode-se andar numa rua lotada
encontrando calma em um profundo silêncio interior.
Isso não significa que a solitude não seja muitas vezes
“treinada” ou exercida exteriormente e, assim, praticada
como disciplina. Jesus tinha o hábito de buscar “lugares
solitários'' (Mt 4:1; Lc 6:12; Mt 14:13,23; Mc 1:35; Mc 6:31; Lc
5:16; Mt 17:1; Mt 26:36). A solitude tem duas vertentes: o
“estar calado” e o “estar só”. Observemos esses pontos
mais de perto:
 
SOLITUDE E SILÊNCIO. Exercitar o ato de ouvir a Deus
com silêncio interior é a essência da solitude. Alguns
optam por praticar a solitude se afastando e se calando
por dias. O silêncio interior vai além, e suas
consequências nos ensinam a ter “controle” da língua (Tg
3:1-12). “É mais fácil estar totalmente em silêncio que falar
com moderação” (Thomas de Kempis). O silêncio interior
nos ensina a agir no tempo certo (Ec 3:7), a falar quando
preciso e a calar quando necessário (Pv 25:11). No silêncio
aprendemos a calar devocionalmente. Na solitude
aprendemos a entender a leveza e a profundidade do
Espírito que nos faz ou “calar” ou “falar”. Muita coisa
desnecessária fica por se dizer, mas o que há de essencial
e útil pode ser dito em poucas palavras.

SOLITUDE E COMUNHÃO. Muitos veem um antagonismo
entre solitude e comunhão. Não há. A solitude aumenta
nossa sensibilidade e compaixão pelos outros. Calando
nosso clamor interno por autojustificação, a solitude
desenvolve novas atenção e responsividade para com as
necessidades alheias. Junto a outras disciplinas
espirituais, a solitude nos faz encarar nossa verdadeira
face. Coisas que nunca conheceríamos de nós “no
coletivo” só percebemos numa viagem solitária e
silenciosa. Porém, a prática da solitude não significa a
condenação do “estarmos juntos”. Somos seres, ao
mesmo tempo, profundos e relacionais. Precisamos
encontrar o equilíbrio.



Se nos sentimos extremamente desconfortáveis ao
estarmos sozinhos, talvez estejamos viciados na
multidão. Praticar a solitude nos afastará do medo da
solidão. Se não conseguimos compartilhar em grupo,
talvez estejamos desenvolvendo prepotência e
intolerância. A solitude suavizará nossas relações. À
semelhança de Jesus devemos nos afastar das pessoas
para estarmos verdadeiramente presentes quando
estivermos com elas.

“É na profunda solitude que encontro afabilidade com a
qual posso verdadeiramente amar meus irmãos. Quanto
mais solitário estou, tanto mais afeição sinto por eles. (...)
Solitude e silêncio me ensinaram a amar meus irmãos
pelo que eles são e não pelo que dizem” (Thomas Merton).

Ressaltamos que cristãos que não lidam bem com a
solidão costumam preencher seus dias com excessos de
pessoas e de atividades (por vezes mesmo com atividades
eclesiásticas), alimentando uma geração de fujões. Como
“Jacós” que “têm muito” mas que “são pouco”, por
fugirem das suas lutas com Deus. 

PRÁTICA. Aqui se apresentam breves sugestões:

1) Pratique a solitude honestamente, sem subterfúgios
piedosos e conceituais como “solitude do coração”. É
preciso ir além da teoria (Tg 1:23-25);

2) Aproveite as pequenas solitudes como nas primeiras
horas do dia, finais de tarde e madrugadas. Pratique no
trânsito, na xícara de café, nas salas de espera, nas filas e
nas caminhadas (Sl 27:4);

3) Ao ver algo que lhe encanta, cale a sua alma.
Contemple, aproveite e curta sozinho(a). E faça isso antes
mesmo de orar, comentar, fotografar ou postar nas redes
(Ec 5:1-3);

4) Eleja lugares tranquilos em sua casa e arredores para
praticar o silêncio e a solitude (At 10:9);

5) Desconecte-se vez por outra, avise aos mais próximos e
vá para a “caverna” (Mt 14:13);

6) Observe-se! Naturalmente entramos em colisão com a
solitude sempre que assumimos o recorrente padrão
frenético de busca por nos explicarmos e nos
justificarmos (Sl 42:5);

7) Faça retiros ocasionais, a sós, para reorientar em Deus
os seus pensamentos, sentimentos e direção de vida.
Perceba quando a multidão atrapalha (Gl 1:15-18).



Roteiro elaborado pela Igreja Cristã Klema como material de apoio para o funcionamento da igreja “de casa em

casa”.  www.igrejacristaklema.com.br/de-casa-em-casa

Vamos colocar nossos medos, inseguranças e dificuldades
sobre a mesa e orarmos uns pelos outros para que Deus
lance fora todo o medo de estarmos em solitude, frente a
frente com nós mesmos e diante de Deus.

PARA ORAÇÃO

PARA reflexão
Quais as bagagens que carregamos e que nos dificultam
estarmos à sós e “de cara lavada” diante de Deus e de nós
mesmos? Em profunda solitude, estamos sozinhos? Quais
as razões que nos impelem a fugir dos momentos de
solitude? Qual a importância do silêncio para conseguirmos
alcançar a solitude?

Por fim, lembramos que encontros conosco mesmos e
com Deus nem sempre são digeridos facilmente por nossa
alma (não é à toa que ela foge disso). Somos treinados a
responder emocionalmente a tudo que nos cerca e a
ajustar experiências em previsíveis “caixinhas
emocionais”. Não será incomum que Deus trate em nós
alguma coisa que causará certa perplexidade, desconforto
ou dor por algum tempo. Talvez, como Jacó, um momento
de solitude deixe marcas para o resto da vida, mudando
para sempre a nossa história (Gn 32:29-32).


